De ware eenvoud vinden
Het Oude Testament als object van wetenschap en als
bron van inspiratie

Rede

uitgesproken bij de aanvaarding van het ambt van hoogleraar Oude Testament
aan de Theologische Universiteit van de Protestantse Kerk in Nederland te
Kampen op 3 november 2006 door

dr. Klaas Spronk






Mijn moeder — haar nagedachtenis zij tot zegen — vertelde met een zekere re-
gelmaat smakelijk hoe ik haar als jongetje van een jaar of zes verontwaardigd
verslag deed van de les bijbelse geschiedenis op school. De juffrouw had ver-
teld van Jona en dat hij door een walvis was opgeslokt. Dat kon helemaal
niet! Volgens mijn merkwaardige, jeugdige overtuiging was het keelgat van
de walvis daarvoor niet groot genoeg. Aan het overdenken van het probleem
hoe de profeet het drie dagen in de vis had kunnen uithouden kwam ik dus
nog niet eens toe. Ik was vooral boos omdat de juffrouw geen discussie toeliet
over de betrouwbaarheid van wat zij ons verteld had. Haar antwoord op mijn
vraag was dat die vraag niet gesteld mocht worden. Ik moest eenvoudig gelo-
ven wat zij mij vanuit de Bijbel vertelde.

Ik kan me dit voorval zelf niet meer herinneren, maar ik kan me mijn
toenmalige reactie wel voorstellen. Misschien heeft het er zelfs aan bijge-
dragen dat ik later voor de studie theologie koos: ik wilde antwoord op deze
en andere vragen die niet bevredigend beantwoord werden en soms niet eens
gesteld mochten worden. Ik heb dat — zo moge vandaag duidelijk zijn — seri-
eus aangepakt en nu ben ik in de situatie dat ik geacht word zelf met een zeker
gezag de antwoorden te kunnen geven. Dat kan ik ook. Ik kan zelfs heel veel
antwoorden geven'; zoveel dat ik er van de weeromstuit onzeker van word:
wat is het goede antwoord? Ik zou kunnen wijzen op het feit dat de eerste
hoorders bij de betreffende passage van dit verhaal hoogstwaarschijnlijk niet
dachten aan een walvis. Ze zullen eerder iets voor ogen hebben gehad van de
in die tijd wijd verbreide voorstelling van een met de grote zee geassocieerd
chaosmonster dat mensen verzwelgt. Ooit had de scheppergod dit monster
zijn plaats gewezen, maar het kon in deze onzekere en instabiele wereld ook
zo de kop weer opsteken. Ik zou kunnen wijzen op de functie van deze passa-
ge binnen het verhaal als geheel, namelijk om aan te geven dat het naar de
mens gesproken afgelopen was met Jona. Dat geeft met name de termijn van

' Zie K. Spronk, ‘Het boek Jona: Een overzicht van het recente onderzoek’, Amsterdamse
Cahiers voor de Exegese van de Bijbel en zijn Tradities 22 (2005), 1-22.

3



drie dagen aan. Na zoveel tijd ben je — om binnen de beeldspraak van de vis-
serij te blijven — zo dood als een pier. Gezien zijn gebed in het binnenste van
de vis was Jona daar nog niet aan toe; maar wanneer de door hem aangekon-
digde ondergang van Nineve uitblijft opmerkelijk genoeg weer wel: hij gaat
nog liever dood dan te moeten aanzien dat de schurkenstad zijn verdiende
loon ontloopt. Even later herhaalt hij zijn doodswens, wanneer hij het ‘ster-
vensheet’ heeft. Het blijken allemaal lessen van God wiens voorkeur voor het
leven verder gaat dan Jona en velen met hem denken. Ik zou er op kunnen
wijzen dat in het verhaal — anders dan in veel latere discussies over dit bijbel-
boek — de vis een ondergeschikte rol speelt. Het gaat om de ontwikkelingen in
de relatie tussen God en zijn profeet. Ik zou — om die bittere ernst van een
verhaal op leven en dood wat te doorbreken — daarbij kunnen verwijzen naar
een aardige cartoon die dit element van de communicatie op verrassende wij-
ze illustreert. Het anachronisme van een oudtestamentisch profeet die via zijn
mobiele telefoon contact heeft met God geeft in zekere zin al aan dat hier
goede mogelijkheden zijn voor een toepassing van het verhaal in onze situa-
tie. Ik zou namelijk op grond hiervan ook kunnen ingaan op de verstoorde
communicatie tussen God en mens zoals wij dat kunnen ervaren.



Dit zijn allemaal plausibele antwoorden op de vraag over de vis in het
verhaal van Jona. Ze zouden nog extra gewicht kunnen krijgen door verwij-
zing naar godsdiensthistorische parallellen in het oude Nabije Oosten en naar
argumenten ontleend aan de literaire analyse van de Hebreeuwse tekst. Toch
ben ik er niet gerust op. Dat jongetje van zes zou er niet tevreden mee zijn;
geimponeerd misschien, maar niet overtuigd. Hij zou blijven zitten met zijn
vraag of het nou echt gebeurd is of niet. Als het een jongetje uit deze tijd zou
zijn en hij kon het internet op, dan zou hij gaan zoeken onder ‘Jona’ en ‘vis’,
en ontdekken dat zijn juffrouw veel medestanders heeft en dat die daarvoor
ook allerlei bewijs aanvoeren.

Het is er namelijk in de loop der jaren niet eenvoudiger op geworden.
Het jongetje groeide op en mocht op een gegeven ook naar de Gereformeerde
jeugdvereniging om zich daar intensief bezig te houden met huwbare jonge-
dames en bediscussieerbare geloofskwesties. De Bijbel bleek wat betreft dat
laatste vaker bij te dragen aan de vragen dan aan de oplossing daarvan: evolu-
tietheorie, kruisraketten, kindercommunie; zowel voor- als tegenstanders wis-
ten hun gelijk extra gewicht te geven met behulp van bijbelteksten. Ook de
doctorandus in de pastorie wist daar niet aan te ontstijgen. Het is een verwar-
rende, bittere ervaring dat de Bijbel wel wordt beleden als gemeenschap-
pelijke bron voor het geloof maar in de kerkelijke praktijk veeleer als splijt-
zwam lijjkt te werken, omdat we het ook binnen de kerk niet eens kunnen
worden over de uitleg. Waarschijnlijk zal deze constatering u niet schokken.
U wist het al en bent er misschien ook al aan gewend als iets dat je moet ac-
cepteren. Er is immers toch niets aan te doen. Maar is dat zo? Of liever: is het
niet zonde van de Bijbel, dat grote goed dat zoveel mensen delen, dat hij in-
houdelijk niet of nauwelijks meer functioneert als een verbindend element en
als een gedeelde bron van inspiratie? Dit probleem mag niet leiden tot berus-
ting, maar moet opgepakt worden als een uitdaging.

We zullen daarbij nu wel anders moeten inzetten dan één van mijn voorgan-
gers, Aart de Bondt’, deed. Ik voel mij zeer verbonden met De Bondt. Niet
alleen promoveerden wij op studies over dezelfde thema, namelijk: wat leert

*Zie over hem het artikel van C. Houtman in Biografisch Lexicon voor de geschiedenis van
het Nederlandse Protestantisme, deel 6, Kampen 2006, 41-43. Het hier afgebeelde portret
is geschilderd door I. Richters en hangt in de vergaderzaal van de Theologische Universi-
teit te Kampen.



het Oude Testament ons over het leven na de dood?’ Ook sprak hij in zijn in-
augurele net als ik meer in het algemeen over de uitleg van het Oude Testa-
ment en was hij op dat moment bijna precies even oud als ik: hij aanvaardde
zijn ambt als hoogleraar Oude Testament aan deze instelling toen hij precies
één week ouder was dan ik nu ben. Daarmee blijft hij — gelukkig — degene
met de hoogste leeftijd om hier in deze functie te beginnen. Ik hoop ook van
harte dat verdere overeenkomsten wat betreft leeftijd en tijd van werken uit-
blijven, want De Bondt overleed reeds drie jaar na zijn aantreden. Hij begon
destijds met een citaat van Colijn die in een toespraak in de Tweede Kamer
zei: ‘Mijnheer de Voorzitter, ik had wel gelijk, maar ik had te vroeg gelijk’.*
Volgens De Bondt gaf dit treffend de positie van de orthodoxe Gereformeerde
exegese ten opzichte van de vrijzinnige historisch-kritische benadering weer.
Op den duur hadden de aanhangers van die laatste moeten toegeven dat de
overgeleverde bijbeltekst meer respect verdient dan men hem had toegekend.
De Gereformeerde bijbelwetenschap zat allang op dat spoor en er was dus
geen enkele reden om daar van af te wijken.

> A. de Bondt, Wat leert het Oude Testament aangaande het leven na dit leven?, Kampen
1938; K. Spronk, Beatific Afterlife in Ancient Israel and in the Ancient Near East (AOAT
219), Neukirchen-Vluyn 1986.

* A. de Bondt, Tekst en exegese van het Oude Testament, Kampen 1950, 5.

6



Men kan zijn twijfels hebben bij de door De Bondt gegeven analyse van de
stand van het onderzoek volgens de historisch-kritische exegese. In feite
wordt door hem één afwijkend standpunt’, dat hem goed uitkomt, gegene-
raliseerd. Nog meer moeite heb ik met het aan arrogantie grenzend gemak
waarmee het eigen standpunt wordt gehandhaafd en boven alle kritiek wordt
gesteld. Die moeite heeft misschien ook te maken met het feit dat ik er een
beetje jaloers op ben. Ik zou die zekerheid ook wel willen. Het is immers aan-
trekkelijker dan de situatie waarin ik en veel exegeten met mij binnen onze
kerken zich tegenwoordig bevinden.

Men stelle zich de situatie voor van een predikant die zich goed wil
voorbereiden op de dienst van de komende zondag met veel aandacht voor
een goede en aansprekende uitleg van de Bijbel. Daarvoor is zij of hij ook op-
geleid: in staat om de tekst in het Hebreeuws of Grieks te lezen en om zich
zelfstandig een oordeel te vormen over de betekenis van die tekst in zijn his-
torische context en over de manier waarop die tekst in later tijden is uitgelegd
en ook in de eigen situatie kan worden toegepast. Waarschijnlijk heeft zij of
hij de beschikking over een eigen bibliotheek en over enkele elektronische
hulpmiddelen. Al snel hoopt het materiaal zich op tot een verwarrende veel-
heid. Veel vragen worden verschillend en soms elkaar tegensprekend beant-
woord. Sommige vragen — vaak de meest eenvoudige — blijven onbeantwoord
en om veel antwoorden die wel worden gegeven was van tevoren helemaal
niet gevraagd. Hoe vind je daarin je weg, terwijl de tijd dringt? Signalen van-
uit het werkveld geven aan dat bij de preekvoorbereiding menigeen het zoe-
ken staakt en genoegen neemt met wat aangeboden wordt in begeleidend ma-
teriaal van leesroosters, soms zelfs met aantekeningen bestemd voor de lei-
ding van de kindernevendienst. En daar is geen woord Hebreeuws of Grieks
bij.

Dat is niet goed, om verschillende redenen. Het is jammer van alle
energie die studenten in het leren van die talen steken. Sommige studenten
blijven er zelfs in steken. Het is ook jammer vanwege het grote succes van de
Nieuwe Bijbelvertaling. Gezien de verkoopcijfers wordt er waarschijnlijk de

> Van H.S. Nyberg, Studien zum Hoseabuch, Uppsala 1935. Hij en andere leden van de
zogenaamd Scandinavische school zetten zich af tegen de in hun tijd gangbare literair-
kritische benadering van het Oude Testament door het belang te benadrukken van het on-
derzoek naar de mondelinge overlevering die voorafging aan de literaire fase. Zie hierover
H.H. Rowley, The Old Testament and Modern Study, Oxford 1951, 126-134.

7



laatste tijd meer in de Bijbel gelezen. Dat heeft te maken met de succesvolle
marketing maar ook met de aandacht van de vertalers voor een weergave van
de tekst in natuurlijk Nederlands. Daardoor staat de vertaling wel veel verder
af van het Hebreeuws en het Grieks dan de in kerkelijke kringen gebruikelijke
vertaling uit 1951. Dat is onvermijdelijk, maar het vraagt wel om een goede
begeleiding waarin helder aangegeven wordt welke keuzes hier door de verta-
lers allemaal bij gemaakt moesten worden.’ Die deskundigheid dreigt voor
een groot deel te verdwijnen als voorgangers niet meer gemotiveerd zijn om
de tijd te nemen om de Bijbel vanuit de grondtekst uit te leggen. Ik zie het als
een belangrijk onderdeel van mijn taak om die motivatie te stimuleren. Daar-
bij is het niet voldoende — als ik de situatie goed analyseer — om eenvoudig-
weg te herhalen wat alle docenten exegese altijd al gezegd hebben, namelijk
dat men de tekst moet verklaren vanuit de grondtekst. Dat leidt gezien de
stand van de wetenschap immers vaak slechts tot verwarring. De voorganger
moet ook het vertrouwen hebben dat het wat oplevert: iets wat aanspreekt en
dus ook over te brengen is; iets wat raakt aan de kern van de zaak in kerk en
geloofsleven.

Ik duidt dat hier aan als de ware eenvoud. Die term is een combinatie
van een frase uit een lied en een bekende lijfspreuk. Dat lied staat in het Lied-
boek der Kerk: gezang 391, de Nederlandse vertaling door Muus Jacobse van
een Duits avondlied ‘Der Mond is aufgegangen’. Het vijfde vers daarvan
luidt:

Doe ons uw heil aanschouwen,

niet op ons oog vertrouwen,

niet blij zijn met de schijn.

Doe ons de eenvoud vinden,

en, God, voor U als kindren

op aarde vroom en vrolijk zijn.

De lijfspreuk is van de bekende Leidse arts, anatoom, botanicus, scheikundige
en onderzoeker Herman Boerhaave (1668 — 1738): simplex sigillum veri,
‘eenvoud is een kenmerk van het ware’. Dat juist deze begaafde geleerde dit

¢ Zie hierover het in het voorjaar van 2007 bij uitgeverij Meinema te Zoetermeer te ver-
schijnen boek De Bijbel vertaald: de kunst van het kiezen bij de vertaling van de bijbelse
geschriften (voorlopige titel), onder redactie van K. Spronk, C. Verheul, L. de Vries en W.
Weren.



tot zijn uitgangspunt verhief, maakt duidelijk dat eenvoud niet verward mag
worden met simplificatie. Complexe problemen los je niet op door ze te over-
schreeuwen met holle leuzen of door te vluchten in als diepe wijsheid gedebi-
teerde algemene waarheden. Ook in het kerkelijk leven en helaas ook bij de
bijbeluitleg gebeurt dat nogal eens. Soms werkt het en legt men er zich bij
neer. Maar dat doet de zaak doorgaans geen goed. De lieve vrede lijkt be-
waard en de geliefde rust keert weer, maar het is niet anders dan — om te spre-
ken met Gezang 391 — ‘blij zijn met de schijn’. Het is niet de ware eenvoud;
het is een dooddoener. Ware eenvoud daarentegen maakt mensen enthousiast.
Er licht iets op.

Juist dat treft mij ook in een aantal schilderijen van de Bijbel en zijn le-
zers door Rembrandt en enkele van zijn tijdgenoten. Het bekendste voorbeeld
daarvan is Rembrandts portret van een oude vrouw lezend in een boek.

Lange tijd ging men er van uit dat de schilder hier zijn eigen vrome moeder
had afgebeeld. Tegenwoordig wordt dat betwijfeld.” Het zou niet gaan om een
portret, maar om een verbeelding van het geloof. Vroeger werd het ook wel
geinterpreteerd als een beeltenis van de profetes Hanna. Zij zou het kind van
Jozef en Maria herkend hebben als de messias (Lucas verhaalt ervan in 2:36-
38) door haar op dit schilderij weergegeven aandachtige bestudering van de
Bijbel. Wat Rembrandt precies bedoelde is dus niet met zekerheid te zeggen.

7 Zie hierover C. Vogelaar, G. Korevaar, Rembrandts moeder. Mythe en werkelijkheid,
Leiden / Zwolle 2005. Het genoemde schilderij wordt besproken op pp. 110-113.

9



Wel is duidelijk dat het thema van de oude lezende vrouw veel voorkomt in
schilderijen uit deze periode.® Zij getuigen van een blijkbaar in die periode
levende gedachte over de ideale levensvulling van bejaarde dames, namelijk
dat zij zich bij de naderende dood via bijbelstudie bekommeren om hun zie-
lenheil in het hiernamaals. Dat is treffend uitgedrukt in de tekst uit dezelfde
jaren waarin Rembrandt zijn schilderij maakte.

Het gaat om de toelichting bij een gravure door Daniél van Bremden naar een
schilderij van Adriaen van de Venne.” Onder de afbeelding van een vrouw, bij
wie het leven zo te zien zwaarder sporen heeft nagelaten dan bij die van Rem-
brandt, staat te lezen: Sancta prius mulier canae quam fila senectae scindan-
tur, vitae consulit, atque deum, ‘Voordat de draden van de grijze ouderdom
worden losgetrokken, raadpleegt de vrouw de heilige zaken van het leven en
God’. Op de prent kan men zien hoe de vrouw nadenkt over hetgeen zij zo-
juist heeft gelezen in een boek dat aan de metalen sloten te herkennen is als de
Bijbel. Ze is aan het bladeren. Blijkbaar wil ze de ene tekst met de andere
vergelijken, de klassieke en nog steeds beste vorm van bijbeluitleg.
Rembrandt voegt op zijn eigen, hem kenmerkende wijze iets toe aan dit
tafereel. Vergelijkt men zijn werk in deze met het ook heel bekende schilderij
van zijn leerling en collega Gerard Dou over hetzelfde thema en met dezelfde

¥ Zie A. Janssen, in: Vogelaar, Korevaar, Rembrandts moeder, 58-60.
’ Afgedrukt in Rembrandts moeder, 59.

10



vrouw als model'’, dat ziet men vooral verschil in lichtval. Bij Dou is zowel
het hoofd van de vrouw als het boek dat zij leest duidelijk zichtbaar, bij Rem-
brandt ligt het accent op de Bijbel. De lezeres lijkt bij Rembrandt ook meer op
te gaan in wat zij leest. Die indruk wordt versterkt door de positie van de
zichtbare hand van de vrouw. Bij Dou houdt de vrouw het boek vast, bij
Rembrandt lijkt de tast als een extra zintuig gebruikt te worden bij de toe-

eigening van de woorden.

De Amerikaanse kunsthistorica Svetlana Alpers omschrijft het verschil als
volgt: ‘For Dou’s woman, to see the text is to know it; for Rembrandet, it is the
Word within rather than the surface of the text that is to be valued’."' Dat is
een mooie formulering van wat men ook als doel van de exegese kan stellen:
doordringen tot in de tekst en niet blijven steken in een beschouwing van de
buitenkant.

Deze innige manier van bijbellezen vind ik ook terug in een ander
schilderij van een lezende oude vrouw. Lange tijd werd dit eveneens aan
Rembrandt toegeschreven. Tegenwoordig is men voorzichtiger en ziet men
het als een product van één of twee schilders uit de directe omgeving van
Rembrandt.'” In de weergave van de Bijbel zie ik in ieder geval een duidelijke

' Afgebeeld en besproken in Rembrandts moeder, 116-120.

'"'S. Alpers, The Art of Describing: Dutch Art in the Seventeenth Century, Chicago 1983
(Nederlandse vertaling: De kunst van het kijken: Nederlandse schilderkunst in de zeven-
tiende eeuw, Amsterdam 1989), 188.

1> Zie Rembrandts moeder, 113-116.

11



parallel. Het boek staat centraal, door zijn plaats midden in het doek, door zijn
grootte en vooral doordat het fel oplicht in een donkere omgeving. Het geeft
dat licht ook door aan het gelaat van de vrouw.

Zo wekt de schilder op overtuigende wijze de indruk dat de vrouw opgaat in
het lezen van dit boek. In een ander weer wel aan Rembrandt toegeschreven
schilderij van een oude lezende vrouw wordt dat nog duidelijker weergege-

13
ven.

Daarin licht de tekst zozeer op dat het gezicht van de lezeres en zelfs de bin-
nenkant van de kap op haar hoofd er duidelijk zichtbaar door worden. Het
gaat hier niet over de lamp die je nodig hebt bij het lezen. Het gaat hier over
het woord als een lamp. Dat doet de lezeres ook onmiskenbaar goed: ze oogt
oud maar door haar concentratie op de tekst bepaald niet uitgeblust. Het is

13 Zie Rembrandts moeder, 139.

12



alleen niet duidelijk wat zij leest. Het is niet een Bijbel; daarvoor is het boek
te dun en het kaft te slap. Zou het een commentaar, een meditatie over een
bijbeltekst zijn? Dan moet het wel een hele goede zijn: één die het bijbels ge-
tuigenis niet verduistert maar juist versterkt. Opnieuw zie ik hier iets van een
doelstelling voor de exegese.

Dat wil ik — ter afsluiting van dit kunsthistorische uitstapje — confronte-
ren met een ander schilderij van Rembrandt. Het staat bekend als het portret
van de Mennonietische predikant Cornelis Claeszoon Anslo en zijn vrouw
Aeltje Gerritsdochter Schouten.

Als we letten op de verdeling van de onderwerpen op het doek, dan lijkt de
aanduiding van het schilderij als een portret hier niet zo goed gekozen. Dat
weergave van de echtelieden beslaat namelijk slechts de rechterhelft. Op de
linkerhelft is een prominente, goed verlichte plaats ingeruimd voor de Bijbel,
herkenbaar aan het metalen slot, liggend op een lessenaar. Wat we hier zien is
hoe de in zijn tijd om zijn redenaarstalent bekende predikant aan zijn vrouw
de Bijbel uitlegt. Volgens Simon Schama in zijn biografie Rembrandt’s Eyes
zien we hier een verbeelding van het levende woord. De dode letter komt tot
leven via de dienaar des Woords die hier zijn preek aan het oefenen is bij zijn
vrouw. Zij hoort hem inderdaad gedwee aan, maar het valt mij op dat er geen

13



oogcontact is tussen hen beide. Zij kijkt langs haar eerbiedwaardige echtge-
noot heen naar de Bijbel. Ik zie haar denken: ‘Man, hou toch eens op met dat
gepreek. Dan kan ik weer zelf in de Bijbel gaan lezen’. Achter de opengesla-
gen Bijbel zien we een tweearmige kandelaar. Links, aan de kant van de Bij-
bel, staat een kaars; rechts, aan de kant van de prekende dominee, niet. Zou
dat symbolisch zijn? Zou Rembrandt er iets mee willen uitdrukken van zijn
hoge dunk van de Bijbel als ‘een lamp voor mijn voet en een licht op mijn
pad’ (Ps. 119:105) en zijn twijfels bij wat beroepsuitleggers daaraan bijdra-
gen? Het is maar een idee, maar ik voel mij in ieder geval gewaarschuwd.

Met de hulp van Rembrandt en enkele van zijn tijdgenoten kan ik zo het pro-
bleem waarvoor ik mij als uitlegger van het Oude Testament in deze tijd ge-
steld zie en het doel wat ik zou willen bereiken fraai presenteren. Een aardige
decoratie, zo denkt u misschien, om bij deze gelegenheid het wetenschappe-
lijk betoog — dat nu dan toch eindelijk wel eens mag beginnen — te verluchti-
gen. Zo zie ik het echter niet. Voor de kunst van de bijbeluitleg wil ik ook in
de leer gaan bij de kunstenaar. Hij die leeft van de inspiratie kan mij helpen
om de juiste omgang te vinden met de tekst die mij binnen de kerkelijke tradi-
tie is overgeleverd als geinspireerd geschrift. Hoe werkt dat, inspiratie? Hoe
ging dat vroeger? Hoe kreeg het gestalte in het geschreven woord? Hoe werkt
dat door?

Ik dwaal in deze rede nu al enige tijd rond op het terrein van de herme-
neutiek, volgens Van Dale’s Groot woordenboek van de Nederlandse taal de
‘leer van de regels en hulpmiddelen die bij de uitlegkunde gebruikt worden’
en dan met name bij de uitleg van bijbelteksten. Ik constateer ten aanzien van
de bijbeluitleg dat er steeds meer hulpmiddelen ter beschikking komen en er
daartegenover steeds minder algemeen geaccepteerde regels zijn. Er wordt
hier veel over gefilosofeerd en de exegeet die probeert de debatten die vaak
op een hoog abstractieniveau worden gevoerd te volgen kan moeilijk anders
concluderen dan dat er niets meer zeker is. Wat vast stond moet — zoals dat
heet — worden gedeconstrueerd. Vertrouwde teksten hebben hun vanzelfspre-
kendheid verloren. Slechts door ze te recontextualiseren kunnen ze weer bete-
kenis krijgen. Dat klinkt heel ernstig en dat is het ook, maar men moet zich
ook weer niet zo zeer laten imponeren als exegeet dat men niet meer aan

tekstuitleg toe zou durven komen. Het als met taal: als men zich verdiept in

14



hoe taal werkt en kennis neemt van de ingewikkelde theorieén daarover, dan
raak je onder de indruk van de haast niet te doorgronden complexiteit van de
werking van taal. Je beseft niet half waar je mee bezig bent als je spreekt en
luistert, schrijft en leest. Toch doe je het en kun je het ook maar beter blijven
doen. Zo is alle nadenken over de hermeneutiek natuurlijk ook niet bedoeld
om bijbeluitleg te dwarsbomen, maar eerder om de exegeet er zich bewust
van te maken welk spoor zij of hij volgt, welke wissels zijn genomen en mis-
schien juist nog moeten worden genomen. Daartoe is het goed om een over-
zicht te hebben van de hermeneutische praktijk: aan welke regels hield men
zich in de loop der eeuwen bij de uitleg van de Bijbel en hoe werden die re-
gels al dan niet bewust in praktijk gebracht? Wie zich hier met name wat be-
treft het Oude Testament serieus in wil verdiepen en zo gefundeerd wil na-
denken over de eigen positiebepaling kan daarbij binnenkort beschikken over
een goed hulpmiddel in de vorm van een lijvig boek van Cees Houtman over
deze materie."* Op de van hem bekende encyclopedische wijze gaat hij alle
theorie€n over de hermeneutiek af en laat zien wat er in de praktijk van ge-
komen is, waarbij hij een en ander voorziet van nuchter en vaak ook ontnuch-
terend commentaar. Zoals verwacht mag worden is de toon bij hem heel wat
anders dan bij De Bondt. Het is inmiddels in brede kring — ook aan de theolo-
gische universiteit alhier en in de kerk die zij dient — geaccepteerd dat er ver-
schillende stemmen klinken in het Oude Testament en dat ze niet eenvoudig
en soms ook helemaal niet te harmoniseren zijn. Ook wat betreft de uitleg
wordt ruimte gelaten voor soms elkaar uitsluitende conclusies. Dat is geheel
overeenkomstig wat moderne filosofen ons voorhouden over wat hermeneu-
tiek heden ten dage is. Zo hield David Jasper, een autoriteit op dit terrein, ons
hier enkele maanden geleden bij de interdisciplinaire module hermeneutiek
aan het begin van de master opleiding het volgende voor: ‘hermeneutics at its
very heart is about debate and even argument (...) and perhaps, in the end,
learning to live with the sense that it may be possible for two people to come
to seemingly opposite conclusions and somehow both be right in their own
way’."” Dat biedt veel ruimte, maar daar moet je wel mee kunnen omgaan. Al
te snel kan de indruk worden gewekt dat bij de uitleg van de Bijbel alles kan

'* C. Houtman, De Schrift wordt geschreven. Op zoek naar een christelijke hermeneutiek
van het Oude Testament, Zoetermeer 2006.

" D. Jasper, ‘Introduction to Hermeneutics’, voordracht gehouden te Kampen op 6 septem-
ber 2006; zie ook zijn A Short Introduction to Hermeneutics, Louisville / London 2004.

15



en mag en dat van de weeromstuit niets meer met enig gezag is bekleed. Waar
zou een mens zich dan nog druk over moeten maken? Zo’n relativerende of
zelfs onverschillige houding is niet wat Jasper wil oproepen. Integendeel, hij
zet voortdurend aan tot debat. Dat veronderstelt echter wel dat je ergens voor
staat en daar ook de confrontatie voor wilt aangaan. Je mag niet op een af-
stand blijven staan om slechts te constateren dat alles zijn voors en tegens
heeft. Je moet zelf betrokken zijn en bewust je eigen positie innemen. Dat
moet dan echter niet weer niet op de manier waarop De Bondt zich opstelde,
want hij liet geen debat toe vanuit de overtuiging dat er maar één waarheid is
en dat hij die in pacht had. Aan de andere kant willen we ook niet vervallen in
het relativisme dat alles waar kan zijn en dus in feite niets waar is.

In zijn boek neemt Cees Houtman stelling met zijn, zoals al in de titel is
aangegeven, keuze voor de benadering van het Oude Testament als een pro-
fessionele christelijke exegeet.'® Met de term professioneel wordt aangeduid
dat de Bijbel niet zomaar voor iedereen te begrijpen is. Hij waarschuwt ook
voor het misverstand dat de Bijbel een bron is waaruit de geinteresseerde he-
dendaagse lezer zomaar onvermoede rijkdommen zou kunnen putten. Er is nu
eenmaal een grote afstand tussen ons en de mensen voor wie de bijbelse ge-
schriften oorspronkelijk waren bestemd. Dat is ook het onopgeefbare resultaat
van het historisch-kritische onderzoek. Die geschriften zijn aan ons doorgege-
ven in een lange traditie van uitleg en actualisatie. Die moet je serieus nemen
en op zijn waarde schatten, zoals recentelijk ook Eep Talstra'’ ons duidelijk
gemaakt heeft. Het is de taak van de exegeet om die traditie levend te houden
en nieuw gestalte te geven. Voor wie die zaak als professionele, christelijke
exegeet is toegedaan is dat meer dan een beroep. Het is een roeping waaraan
je met behulp van de academische vaardigheden gehoor geeft. Het heeft iets
profetisch. In de woorden van Cees Houtman: ‘Adequate bijbeluitleg is een
gestalte van profetie in dienst van de wording van het Nieuwere Testament’.'®
Let op de laatste woorden: ‘Nieuwere Testament’: uitleg van het Oude Testa-
ment draagt eraan bij dat de daarin in samenhang met het Nieuwe Testament
gegeven boodschap levend gehouden en zo in veranderende situaties ver-
nieuwd wordt. ‘De Schrift wordt geschreven’, nog steeds.

' Houtman, De Schrift wordt geschreven, 190-200.

'"E. Talstra, Oude en nieuwe lezers. Een inleiding in de methoden van uitleg van het Oude
Testament, Kampen 2002.

' Houtman, De Schrift wordt geschreven, 199.

16



Zo wordt hier heel genuanceerd maar ook geprononceerd stelling ge-
nomen en wordt de lezer uitgenodigd zelf positie te kiezen in het spannings-
veld tussen wetenschappelijke zuiverheid en kerkelijke betrokkenheid. Hoe ga
je als academisch gevormd lezer om met het feit dat je aan de ene kant het
Oude Testament moet benaderen als een door tijd en plaats bepaalde verza-
meling geschriften, terwijl je het aan de andere kant ook kent als een in een
lange, eerbiedwaardige traditie aangereikt getuigenis dat mensen tot op van-
daag aanspreekt? Er zijn er die van mening zijn dat je daar geen probleem van
hoeft te maken. In de kerk spreek je met een andere pet / baret op dan in de
universiteit. Mijns inziens is dat slechts in zoverre waar dat een spreker zich
dient aan te sluiten bij het bevattingsvermogen van haar of zijn hoorders. In-
houdelijk zijn er echter als het om de Bijbel gaat geen wezenlijke verschillen
tussen waar men aan de universiteit mee bezig en men in de kerk belang in
stelt. Academici die anders beweren en zich menen zich te kunnen terugtrek-
ken op voor gewone kerkleden ontoegankelijke gebieden zullen zich in ieder
geval moeten afvragen in hoeverre zij hierbij geleid worden door angst voor
of afkeer van moeizame discussies. Van de kant van de gewone bijbellezer
klinkt immers nog steeds het verwijt dat men onvoldoende geinformeerd
wordt. Er is ook belangstelling genoeg, getuige het succes van tv kanalen zo-
als ‘Discovery Channel’ en ‘National Geographic’ met documentaires over
van alles wat direct of zijdelings met de Bijbel te maken heeft. Het is soms
verbijsterend om te zien hoe men daarbij aan de haal gaat met de gegevens;
hoe men vaak op grond van fraai gepresenteerd ‘circumstantial evidence’ al-
lerlei beweringen doet, handig inspelend op gevoeligheden bij de kijkers. Dat
mag de bijbelwetenschap die zijn onderwerp serieus neemt en die zich ver-
antwoordelijk voelt voor de bijbellezers niet over zijn kant laten gaan. Daar-
voor moet men niet alleen een goed, wetenschappelijk verantwoord zicht
hebben op de Bijbel, maar ook op de manier waarop deze in de loop der tijden
heeft gefunctioneerd en nog steeds doorwerkt bij de gelovige lezer; de Bijbel
als object van wetenschappelijk onderzoek en als bron van inspiratie. In de
hermeneutische weg die Cees Houtman wijst worden die twee op een zinvolle
manier met elkaar verbonden: het wetenschappelijk onderzoek naar de Bijbel
als bron van inspiratie, vanaf het eerste begin tot en met onze tijd.

17



Dat is een persoonlijke keuze die wordt bepaald door de eigen context en die
dus niet vanzelfsprekend is. In een andere context zou ik mogelijk anders te-
gen deze dingen aankijken en misschien ook op een andere manier met de
Bijbel bezig zijn. Daarvan werd ik mij sterk bewust door ontmoetingen met
buitenlandse studenten in Kampen en met collega’s in Zuid-Afrika. Een stu-
dente in Botswana, Masego Makuruetsa, leeft in een samenleving die ver-
woest wordt door Aids, een epidemie die versterkt wordt door maatschappe-
lijke patronen van ongelijkheid tussen rijken en armen en tussen vrouwen en
mannen. Ze vindt houvast en inspiratie in oudtestamentische verhalen op een
manier die ik niet voor mogelijk hield."” Heb ik het recht of misschien zelfs
de wetenschappelijke plicht haar tegen te spreken? Vooralsnog heb ik me er-
toe beperkt om te proberen haar uitleg goed te begrijpen. Een Zuid-Afrikaanse
collega, Gerald West, die in de tijd dat in zijn land de politiek van de apart-
heid nog de overhand had, ervoer dat veel bijbelgeleerden zich verscholen
achter een wetenschappelijke, doorgaans historisch-kritische benadering van
de Bijbel zonder een verband met de harde realiteit van de Zuidafrikaanse
samenleving te leggen.”” Voor hem heeft die in zijn ogen al te westerse en
oneerlijke manier van bijbeluitleg afgedaan. Met hem ben ik wel in debat ge-
gaan, omdat ik vind dat je de Bijbel en zijn lezers te kort doet als je geen re-
kening houdt met het feit dat de Bijbel geworteld is in een bepaalde tijd.”' En
als een bepaalde methode van bijbeluitleg misbruikt wordt wil dat nog niet
zeggen dat die methode niet deugt.

Intussen heeft deze confrontatie met deze andere manier van bijbellezen
mij wel aan het denken gezet. Vanwege de andere context wijkt zij sterk af
van wat ik gewend ben en wetenschappelijk verantwoord vindt. Aan de ande-
re kant ben ik hier ook getuige van een duidelijk inspirerende en misschien
moet ik zelfs zeggen geinspireerde manier van bijbellezen. Men kan of mis-
schien wel: moet zich afvragen of de Bijbel zo niet beter tot zijn recht komt

' M. Makuruetsa, ‘ “En zij hield hem in haar schoot”: een Afrikaans feministische lezing
van 1 Koningen 17 tegen de achtergrond van de hiv/aids problematiek’, Theologisch Debat
2-4 (2005), 49-54.

* G. West, ‘The Vocation of an African Biblical Scholar on the Margins of Biblical Schol-
arship’, Old Testament Essays 19 (2006), 307-336.

*! Theologisch Debat 3-3 (september 2006); thema ‘Bijbeluitleg en de context van de exe-
geet’ met bijdragen van Gerald West, ‘Exegese en actualisatie van de Bijbel vanuit Afri-
kaans perspectief’ (pp. 4-13) en Klaas Spronk, ‘Over eerlijkheid en historisch-kritische
exegese: in debat met Gerald West’, (pp. 14-22).

18



doordat de boodschap die daarin vervat is op deze manier onverwacht goed en
krachtig lijkt door te werken? Maar wie ben ik dat ik daar antwoord op zou
kunnen of mogen geven? In plaats van ze in Afrika de les te lezen of met ont-
zag maar buiten schot gade te slaan lijkt het mij meer gepast en zinvol in
Kampen lering te trekken van wat ik daar waarneem. Het is makkelijk oorde-
len wanneer je op een afstand kunt kijken naar een extreme situatie zoals in
Afrika. Je kunt je er ook zelf in spiegelen. En dan wordt het spannender en
moeilijker. Je komt voor de vraag in hoeverre je eigen context invloed heeft
op je manier van bijbellezen. Dat die invloed er is, zal niemand ontkennen,
maar binnen de wetenschap ligt dat toch gevoelig. Vanuit de gevestigde orde
kijkt men toch met een zekere argwaan naar bijbelwetenschappers die er
openlijk voor uit komen dat ze in en met hun werk een bepaald belang nastre-
ven en de Bijbel bij voorbaat al beschouwen als een wapen in hun strijd, bij-
voorbeeld voor de rechten van de onderdrukte of voor de gelijkheid van
vrouw en man. Ook wanneer Cees Houtman, zoals ik eerder heb beschreven,
zich als niet alleen als professioneel exegeet presenteert maar ook als ‘confes-
sioneel theoloog, die als uitlegger de christelijke traditie is toegedaan’, zal dat
menig geleerde wenkbrauw doen fronsen. Zuivere wetenschap is immers
waardevrij, staat boven de partijen en moet dat ook staan om tot aanvaardbare
resultaten te komen. Wat daar dan vervolgens mee gebeurt, zoals in de predi-
king, is van een andere orde. Een kenmerkend voorbeeld van deze klassieke
benadering van het exegetische vak vind ik bij Martin Noth. Deze briljante
Duitse oudtestamenticus formuleerde ruim zestig jaar geleden een heldere
theorie over het ontstaan en de samenhang van de boeken Deuteronomium tot
en met Koningen en houdt daarmee de geleerde gemoederen nog steeds bezig.
Het boek dat hij hierover schreef verscheen in 1943, midden in de oorlog. In
dat boek is geen spoor te vinden van de situatie waarin hij leefde. Enkele ja-
ren na de oorlog vertelt hij er in het voorwoord van een volgende diepgraven-
de studie — deze keer over de Pentateuch — wel wat over. Hij schrijft dat het
voor hem moeilijk was om als soldaat zijn exegetische werk te verrichten. Hjj
had slechts de beschikking over een Hebreeuwse Bijbel en moest het zonder
secundaire literatuur doen.”> Hij brengt hiermee een duidelijke boodschap
over, namelijk: bij het formuleren van zijn theorie heeft hij zich uitsluitend

**Zie R. Smend, Deutsche Alttestamentler in drei Jahrhunderte, Gottingen 1989, 255-275,
1.h.b. 269-270.

19



door de feiten in de bijbeltekst laten leiden. Hij werd niet gehinderd door de
opvattingen van anderen en blijkbaar evenmin door het woeden der wereld
om hem heen. Zo presenteert hij zich als een echte wetenschapper en zo doen
zijn opvolgers het over het algemeen nog steeds. Men wordt geacht distantie
te betrachten. Persoonlijke zaken kunnen hooguit een plaats krijgen in een
woord vooraf of in een opdracht aan een geliefde, ver voor het eigenlijke, we-
tenschappelijke werk begint.

Hoe objectief is echter die oudtestamenticus die dit door hem gestelde
ideaal op wetenschappelijk afstandelijke wijze nastreeft? Als je zijn of haar
publicaties bestudeert dan helpt het als je weet waar zij of hij vandaan komt,
tot welke school of stroming zij of hij behoort, wie haar of zijn medestanders
en wie tegenstanders zijn. Je gaat ervan uit dat dit bijgedragen heeft aan de
theorievorming, temeer daar men bij de voorgang van de oudtestamentische
wetenschap weinig met nieuwe feiten en des te meer met nieuwe benaderin-
gen heeft te maken. Hier worden keuzen gemaakt die op een of andere manier
mede bepaald zijn door iemands biografie. Dat is niet iets om je voor te
schamen en ook niet iets om zoveel mogelijk te vermijden en helemaal niet
iets om te verstoppen of te ontkennen. Het is veel beter om je dat zelf bewust
te zijn en dat een plaats te geven in je werk dan dat anderen dat later voor je
doen. Het heeft ook iets te maken met die ware eenvoud. Iedereen maakt voor
zich onderscheid tussen wat voor haar of hem wezenlijk is en wat minder be-
langrijk is. Het is goed om bij het werk aan de uitleg van het Oude Testament
dit voor ogen te houden: waar draait het voor mij om? Want ongetwijfeld zal
dit doorwerken in de onderwerpen die je kiest om te bestuderen en in de ma-
nier waarop je dat doet, in hoe je tegen dat onderwerp aankijkt.

Durf persoonlijk te zijn; dat past mijns inziens ook bij het Oude Testa-
ment als object van het wetenschappelijk onderzoek. Het is ons overgeleverd
als een bron van inspiratie de eeuwen door. Dat kun je beschrijven. Je kunt
bepaalde ontwikkelingen waarnemen, verbanden zien tussen de veranderende
situatie en gewijzigde vormen van bijbeluitleg, aanwijzen hoe de teksten
steeds opnieuw mensen aanspraken, troostten of terecht wezen, aanwijzen hoe
soms teksten gebruikt en misbruikt werden voor bepaalde belangen. Dat kan
allemaal op een zekere afstand gebeuren, maar wil je echt begrijpen hoe die
tekst werkt als bron van inspiratie, dan zul je zelf tevoorschijn moeten komen

om deel te nemen aan dat proces van lezen, herlezen en inlezen in je eigen

20



situatie. Het is als bij een goed schilderij. Je kunt zijn achtergrond bestuderen,
tijd en techniek van de schilder, de herkomst van de weergegeven motieven.
Maar als het daarbij blijft dan is dat onbevredigend. Het schilderij is meer dan
dat. Het is bedoeld om iets op te roepen bij degene die ernaar kijkt. Het is de
kunst van de kijker om zich dat bewust te maken. En bij elke kijker kan er
daarbij iets anders gebeuren. Overigens begint dat kijken natuurlijk met hoe
de schilder het onderwerp van het schilderij zag. Zij of hij heeft die gave om
goed naar de dingen te kijken en dat door te geven. Daarom is een schilder of
een andere kunstenaar vaak een voorbeeldig uitlegger van de Bijbel. lemand
die leeft van de inspiratie is bij uitstek geschikt om op te pikken en door te
geven wat in de Bijbel is vervat aan inspiratie. Want je kunt wel bij voorbaat
— bijvoorbeeld in een belijdenisgeschrift — beweren dat de Bijbel door de Hei-
lige Geest is geinspireerd. Dat blijft bij een bewering die je kunt accepteren of
verwerpen. Waar het om gaat bij de bijbeluitleg en wat werkelijk indruk
maakt is of daadwerkelijk iets van die inspiratie herkend wordt en doorgege-
ven kan worden. Wat dit betreft mag je ook wel enig vertrouwen hebben in de
kracht van de Bijbel. De geschiedenis heeft immers bewezen dat dit boek be-
ter is dan dat wat er vaak van gemaakt wordt. In de woorden van Arie
Noordtzij, nu ruim zeventig jaar geleden: ‘het verwordingsproces [heeft] het
Schrift geworden Woord [niet] kunnen verhinderen zijn lichtende stralen te
doen ingaan in het duistere hart van wie het biddend las’.> Wat Noordtzij
aanduidt als ‘biddend lezen’ noemt de Amerikaanse godsdienstfilosoof Paul J.
Griffiths ‘religious reading’.** Dat onderscheidt hij van wat hij ‘consumptief’
lezen noemt, waarbij de lezer slechts oppikt wat haar of hem past of boeit. De
wetenschap leert ons volgens hem in veel gevallen zo te lezen. Daar stelt hij
een manier van omgang met eerbiedwaardige literatuur tegenover waarbij het
boek pas echt is gelezen als het iets van jezelf geworden is. In feite zien we
hier de herontdekking en herwaardering van wat in de christelijke traditie be-
kend staat als de lectio divina, een manier van bijbellezen door kerkvaders uit
de vierde tot de zevende eeuw van onze jaartelling.” Dat lijkt me een goede
zaak, maar ik heb wel moeite met de door Griffiths geponeerde tegenstelling

» Geciteerd door Houtman, De Schrift wordt herschreven, 35.

* P.J. Griffiths, Religious Reading: The Place of Reading in the Practice of Religion, New
York 1999.

* Zie hierover nu ook de dissertatie van W. Reedijk, Zuiver lezen: de lectio divina van Jo-
hannes Cassianus en de bijbelse hermeneutiek, Delft 2003; Zuiver lezen: De Bijbel gelezen
op de wijze van de vroegchristelijke woestijnvaders, Budel 2006.

21



tussen religieus en wetenschappelijk lezen. Ik zie wel mogelijkheden om die
twee te verbinden: ik wil het Oude Testament tot object maken van mijn we-
tenschappelijk onderzoek in de hoop dat daarbij zichtbaar wordt hoe hij toen
en nu kon en kan functioneren als bron van inspiratie. Dat kan niet zonder dat
de lezer zelf nadrukkelijk in beeld komt, want inspiratie wordt pas als zodanig
herkend als het op een of andere manier in de een of ander werkelijkheid
wordt. Inspiratie is iets ongrijpbaars — noem het een muze, een kosmische
kracht, geest of Heilige Geest. Het stelt voor ons pas iets voor als het door een
mens is heengegaan en doorwerkt.

Met deze aandacht voor de lezer als wezenlijk onderdeel van het inter-
pretatieproces kom ik dicht bij wat in het geleerdenjargon wel wordt aange-
duid als ‘reader-response criticism’ en als ‘Rezeptionsésthetik’. Mijn collega
Dorothea Erbele-Kiister heeft daar een mooi boek over geschreven.”® Ik heb
me als schriftgetrouw Gereformeerd theoloog en als wetenschappelijk exegeet
lang tegen dit soort benaderingen verzet. Het gaat immers om de tekst en het
is toch de taak van de exegeet om die in zijn eigen vorm als product van zijn
eigen situatie zo helder mogelijk in beeld te krijgen? Gaandeweg begin ik
echter te beseffen dat dit niet alleen onmogelijk maar ook dat dit niet genoeg
is. Daarbij maakt het wel uit met wat voor tekst je te maken hebt. In ieder ge-
val geldt — zo maakt Dorothea Erbele-Kiister duidelijk — voor de Psalmen dat
ze pas tot levende tekst worden wanneer de lezer ze zich eigen maakt. Dat
hoeft niet in tegenspraak te zijn met een historische benadering, want juist die
kan duidelijk maken dat de tekst openingen laat voor verschillende toepassin-
gen. Door wat zij zo fraai wetenschappelijk verantwoordt in haar Hamburger
dissertatie zie ik nu scherper waar ik zelf mee bezig was en wil blijven. Vele
jaren werkte ik zowel in het verpleeghuis als aan de universiteit. Zo kon het
gebueren dat ik ’s morgens met naar lichaam en verstand aftakelende ouderen
“t Hijgend hert der jacht ontkomen’ zong en ik mij ’s middags met studenten
boog over de structuuranalyse van de Hebreeuwse tekst van Psalm 42-43. Ik
raakte meer en meer onder de indruk van de troostrijke kracht die in het ver-
pleeghuis van die oude woorden uitgaat. Op een of andere manier dringen ze
ver door en doen ze goed. Ik ben ook steeds weer verrast door de literaire
kracht van die woorden als ik ze bestudeer in de taal en de vorm waarin ze

* D. Erbele-Kiister, Lesen als Akt des Betens: eine Rezeptionsdisthetik der Psalmen
(WMANT 87), Neukirchen-Vluyn 2001.

22



ons zijn overgeleverd. Het zijn twee heel verschillende ervaringen met een-
zelfde Psalm, maar ze staan niet los van elkaar; in ieder geval niet in mijn si-
tuatie.”” Ook dat heeft te maken met die ware eenvoud. Als geestelijk verzor-
ger in een verpleeghuis en als wetenschappelijk exegeet aan een universiteit
draag je verschillende petten of baretten, doe je verschillende dingen, maar
ben je wel één en dezelfde persoon waarbij wat je op de ene plaats doet niet
los staat van de andere. Zo is dus mijn eigen biografie mede bepalend voor de
keuzes die ik maak bij de van mij verwachte wetenschappelijke benadering
van het Oude Testament. Ook bij anderen is dat aan te wijzen en dat mag vol-
gens mij wel wat vaker en eerlijker gebeuren. Krampachtig vasthouden aan
vermeende objectiviteit komt de exegese uiteindelijk niet ten goede; net zo
min trouwens als oeverloze subjectiviteit. Daarom is het zo belangrijk om
helderheid te hebben of te krijgen over uitgangspunten en criteria van je on-
derzoek, over de aard van het object van je onderzoek en over jouw relatie tot
dat object van onderzoek.

Laat ik voor me zelf spreken. Hoe ben ik ertoe gekomen om te kiezen
voor de bestudering van het Oude Testament? Dat had niet zozeer met Jona
als wel met Johannes de Moor te maken. Hij was de eerste en zoals ik snel
door had voor mij ook de beste docent die ik in Kampen tegenkwam. Bij hem
leerde ik Hebreeuws, Ugaritisch, een beetje Akkadisch, maar vooral hoe fas-
cinerend de wereld van het oude Nabije Oosten is en hoeveel je via de bestu-
dering daarvan kunt leren over de eigen aard van het Oude Testament en de
God die daarin wordt gepresenteerd. Bij hem leerde ik ook de rijkdom ont-
dekken van het Oude Testament als literatuur met zijn eigen uitdrukkings-
vormen. Dat zijn allemaal dingen die ik graag op mijn beurt weer door wil
geven en zo mogelijk ook op zo’n goede manier: als docent die zijn student
volstrekt serieus neemt en de moeite en het geduld op kan brengen om samen
met hem of haar op te trekken.

Ik had het geluk om colleges Oude Testament te krijgen van Ed Noort
die juist in die tijd als een frisse wind door deze universiteit kwam waaien;
een oostenwind wel te verstaan, want hij kwam uit Gottingen en stak dat niet
onder de collegebanken. Voor het eerst werd hier in Kampen voluit histo-
risch-kritisch geéxegetiseerd; zonder de gebruikelijke Gereformeerde reserve

en zonder het direct alweer te relativeren of af te serveren zoals in Amsterdam

*7 Zie ook mijn bijdrage over Psalm 42-43 aan Menigerlei Genade 85/1 (1998), 33-42.

23



en omstreken gebeurde. Daar ben ik dankbaar voor, want hoe je het ook
wendt of keert het Oude Testament blijft een verzameling geschriften uit een
andere tijd en de historisch-kritische benadering is de beste manier om dat
scherp in het visier te krijgen. Bovendien nam Ed Noort ons als studenten mee
naar Gottingen en naar Israél en verruimde zo op allerlei manieren onze hori-
zon.

In mijn tijd als gemeentepredikant in Monnickendam en Culemborg
heb ik ervaren hoe heilzaam het is om je geregeld in de Bijbel te verdiepen
met het oog op de prediking. Zonder die momenten van concentratie, zoekend
naar inspiratie om te ontvangen en door te geven, zou ik al het andere werk
minder goed of misschien wel helemaal niet hebben aangekund. Het was ook
goed om te ervaren dat het niet alleen eenrichtingsverkeer was, dat ik ruimte
kreeg om te zoeken en dat ik ervoer dat goede hoorders ook meedenkers zijn
die je kunnen laten delen in hun bevindingen.

De periode als geestelijk verzorger in het verpleeghuis leek aanvanke-
lijk een toevallig intermezzo. Het werden bijna tien jaren waarin ik nieuw
leerde kijken naar geloof en Bijbel en hoe juist zij doorwerken in een situatie
waarin zoveel andere dingen steeds minder functioneren en naar de rol die ik
daarin vaak tot mijn verrassing kon spelen. Ik heb er vooral ook leren relative-
ren: leren onderscheiden tussen wat werkelijk telt en de dingen waarover zo-
veel mensen zich ten onrechte druk maken. Ook de uitleg van de Bijbel kan
men zien als een vorm van relativeren, leren onderscheiden tussen hoofd- en
bijzaken. Dat is een vaardigheid die je gaandeweg opdoet. Je wordt wel ge-
holpen doordat je bij voorbaat al meekrijgt wat centraal staat, bijvoorbeeld
door samenvattingen in de Bijbel zelf zoals de Tien Woorden of in de traditie
waarin je staat zoals in geloofsbelijdenissen. Maar je moet je ook durven laten
verrassen door de betekenis die een tekst soms onverwacht in een bepaalde
situatie of soms in een heel mensenleven kan krijgen. Ook het omgekeerde
komt voor: een tekst kan tot blokkade worden. Zo’n tekst is misschien nog
wel belangrijker en het bestuderen en overwegen waard. Daarin verschil ik
van mening met Guus Kuijer in zijn recente zowel uitdagende als innemende
boek over de juiste omgang met heilige geschriften.”® Hij wil zich zijn goede
en inspirerende God niet laten afnemen door foute bijbelteksten en hun

* G. Kuijer, Hoe een klein rotgodje God vermoordde, Amsterdam 2006. Zie hierover ook
mijn opmerkingen in Theologisch Debat 3-3 (september 2006), 18-19.

24



schijnheilige uitleggers. De Bijbel als geheel verdient mijns inziens echter
meer krediet. Juist teksten die op het eerste gezicht weerzin wekken kunnen
bij geduldig lezen soms veel leren over God, de wereld waarin wij leven en
over ons zelf.

Op een gegeven moment kwam ik bij het Leger des Heils terecht. Ik
vond er tijdelijk onderdak als exegeet. Dat was niet uit nood geboren, maar
had te maken met de overtuiging bij de Legerleiding dat het goed is om flink
aandacht te besteden aan het lezen van de Bijbel als bron van inspiratie voor
het werk van het Leger. Daar samen studeren op bijbelteksten is een bijzonde-
re ervaring, want deze luitenanten, kapiteins en majoors laten zich niet met
een kluitje in het riet sturen. Ze zijn niet tevreden voordat uit de soms op het
eerste gezicht moeilijke woorden van de Bijbel iets van een oproep tot inkeer
en omkeer opklinkt, niet alleen aan het adres van anderen maar ook tot hen
zelf. Goede uitleg, zo leer ik daar keer op keer, heeft iets profetisch en heeft
als zodanig ook direct betrekking op de wereld waarin je leeft. Het is een
hartstochtelijk zoeken naar de ware eenvoud waarbij woord en daad samen-
gaan. Dat gaat niet vanzelf en kost soms heel wat, maar het is de moeite
waard.

De laatste jaren heb ik veel met Cees Houtman mogen samenwerken.
Daarbij heb ik vooral geleerd hoe zinvol het is om aandacht te besteden aan
de manier waarop bijbelteksten in de loop der eeuwen hebben doorgewerkt.29
Dat heeft soms wonderlijke en ook wel ergerlijke vormen aangenomen. Het
geeft echter vooral ook te denken over onze eigen voorgevormde beelden en
oordelen. Het leert — en dat sluit goed aan bij eerdere ervaringen — relativeren
en behoedt ons voor de pretentie het nu allemaal wel goed te weten. Met Cees
Houtman deel ik de grote belangstelling voor de geschiedenis van het onder-
zoek en herken ik bij hem de gevaren er al te voorzichtig en soms ook bijna
cynisch van te worden. In zijn nieuwste boek maakt hij duidelijk hoe men
zich daartegen kan wapenen.

Zoals u merkt ben ik inmiddels al druk bezig met de dankwoorden die
men mag verwachten aan het einde van een inaugurele rede. Voordat ik die
afrondt wil ik u nog één afbeelding van een schilderij laten zien. Het heeft
betrekking op een ander moment uit de geschiedenis van Jona, namelijk op

* Zie C. Houtman, K. Spronk, Jefta’s dochter: tragiek van een vrouwenleven, Zoetermeer
1999, en Ein Held des Glaubens? Rezeptionsgeschichtliche Studien zu den Simson-
Erzihlungen, Leuven 2004.

25



het moment dat hij uit de vis komt. Volgens het verhaal spuwt de vis Jona op
het land. In de beeldende kunst is dat een veel gebruikt tafereel waarbij de
kunstenaars heel verschillende visies blijken te hebben op de aard van de vis
en de gemoedstoestand van de profeet.’’ Grote indruk maakte op mij het
schilderij van de Russisch-Joodse schilder Eugene Abeshaus uit 1979, getiteld
‘Jona in de haven van Haifa’.

De vis lijkt hier op een passagiersschip dat ligt afgemeerd aan de kade. De
profeet zien we op de treeplank staan. Hij heeft twee koffers in zijn hand.
Men kan in hem een Joodse immigrant herkennen die de verschrikkingen van
de Tweede Wereldoorlog heeft overleeft en nu voet kan zetten in het voor
hem gereserveerde land van Palestina. Hij lijkt te aarzelen. Is de stap te groot?
Wegen zijn koffers die symbolisch lijken te zijn voor de vele moeizame her-
inneringen te zwaar? Zo geeft dit schilderij te denken. Het helpt mij bij het
lezen van het boek Jona als onderdeel van het Oude Testament als bron van
inspiratie. Het helpt om niet te blijven steken in de vis en de vragen die dat
detail van de vertelling oproept. Veel wezenlijker is de vraag die nu ook ge-
steld kan worden: wat doet dit alles met de profeet? Keert hij om? En hoe?
Het is een vraag waarbij je zelf als lezer niet buiten spel hoeft te blijven en die

%% Zie hierover mijn artikel ‘Hoe Jona de vis uitkwam: Jona 2:11 in de beeldende kunst’,
Amsterdamse Cahiers voor de Exegese van de Bijbel en zijn Tradities 22 (2005), 91-100.

26



zou kunnen bijdragen aan het zoeken naar datgene waar het voor jou als lezer
eigenlijk allemaal om draait. Het heeft te maken met de wereld waarin wij
leven en waarin de bijbelse boodschap steeds opnieuw gestalte krijgt en men-
sen aanspreekt. Dat raakt — zo laat Eugene Abeshaus mij zien — aan de grote,
weerbarstige, moeilijk te begrijpen en verwerken geschiedenis van de wereld
waarin wij leven en daarbij evenzeer aan onze eigen kleine persoonlijke ge-

schiedenis met zijn eigen vragen en uitdagingen.

Ik dank al die mensen die mij in mijn bezig zijn met de Bijbel geholpen heb-
ben met zoeken en met het scherpen van de blik. Een aantal heb ik hiervoor al
genoemd. Tk dank allen die ervoor gezorgd hebben dat ik die zoektocht nu in
deze functie mag voortzetten: de curatoren, het College van Bestuur van deze
universiteit, de synode van onze kerk en de benoemingsadviescommissie.

Ik ben blij met mijn collega’s binnen de bijbelvakken. We kenden el-
kaar al wel een beetje, maar met de intensivering van de contacten is het er
alleen maar beter op geworden. Overigens verheug ik me ook op samenwer-
king met de collega’s van de andere faculteiten, van Broederweg en Boelelaan
tot in Brussel aan toe.

De samenwerking met het overige onderwijzend en beheers-personeel
in Kampen laat weinig te wensen over, behalve dan die ene: hoe krijg ik ze
mee naar de sporthal en het Kamperfoeliefestival?

Lange tijd kon ik op de vraag naar mijn werkzaamheden melden dat ik
werkte met dementen en studenten. Nu in mijn nieuwe positie alleen die laats-
ten overgebleven zijn hoop ik van harte op waar het bij de eersten vaak aan
ontbreekt: een heldere geest en de moed en bereidheid om nieuwe wegen in te
slaan. Graag wil ik samen met jullie optrekken in de zoektocht naar de ware
eenvoud.

Ik ben blij met al die mensen die hier vandaag meer voor mij dan voor
de oudtestamentische wetenschap aanwezig zijn; al die goede kennissen,
vrienden en familie, Hannie, de kinderen en mijn vader voorop. Zonder jullie
betrokkenheid en uithoudingsvermogen zou ik hier niet staan. Met jullie durf
ik blijmoedig oftewel — met de woorden van Gezang 391, waarbij in het eerste
woord ook zijn oude betekenis van moedig meeklinkt — ‘vroom en vrolijk’
mijn weg te gaan.

27



