Biblische Theologie in den Niederlanden

Auswirkungen der “Amsterdamer Schule”

Hauptpunkte des Vortrags von Klaas Spronk beim Besuch der EKD an die PKN (Utrecht, 16. Mai 2009)

In den sechziger, siebziger und achtziger Jahre des letzten Jahrhunderts kamen viele
Theologiestudierende aus Deutschland nach Amsterdam um dort zu studieren. Vor allem das
Studium der Biblischen Theologie war popular. Das hatte mit der sogenannten ,,Amsterdamer
Schule” zu tun. In den letzten zehn Jahre hat sich dort aber vieles gedndert. Die alte theologische
Fakultat der Universitat von Amsterdam gibt es nicht mehr. Das Studium der Bibel ist dort jetzt Teil
des Departements Religionswissenschaft. Es ist vor allem eine literarische Angelegenheit geworden.
Der Unterricht und die Forschung sind sehr modern und haben ein hohes Niveau, aber fir Theologen
und Theologinnen, die die Bibel als Quelle einer normativen Botschaft betrachten, ist es nicht mehr
so interessant wie zuvor.

Was war das nun eigentlich, die ,Amsterdamer Schule“? Inwiefern war sie anders als die anderen
theologischen Fakultdten in Niederland und Deutschland? Was ist davon Ubriggeblieben? Gibt es
Alternativen?

Lassen Sie mich das an meiner eigenen Position und Werdegang verdeutlichen: Von 1996 bis 2000
arbeitete ich als Dozent in Amsterdam an der Freien Universitat (die andere Universitat in
Amsterdam). Damals wurde ich auch Mitglied von der Societas Hebraica Amstelodamensis. Seitdem
bin ich mitverantwortlich fiir die Ausgabe der Amsterdamse Cahiers, von Anfang an das Podium, auf
dem sich Dozenten und Schiiler/innen der ,Amsterdamer Schule” prasentierten. Wenn méglich
nehme ich auch an Konferenzen (ber biblische Theologie im Umkreis der ,,Amsterdamer Schule” teil,
die jahrlich entweder in Holland (Hydepark) oder in Prag stattfinden. Eingeweihte rechnen mich aber
nicht zur ,,Amsterdamer Schule”. Ich selbst nenne mich einen Sympathisanten.

Die ,Amsterdamer Schule” ist eigentlich keine Schule (deswegen auch die Anfiihrungszeichen). Sie
ist vielmehr eine Gruppe von Theologen und Theologinnen (Bibelwissenschaftler, Dogmatiker,
Pfarrer) rundum einige charismatische Gelehrte (vor allem Frans Breukelman und Karel Deurloo), die
zeigten dass es moglich ist, die Bibel auf Basis einer griindlichen Lesung mit aktuell theologischen
Themen zu verbinden. Das wurde als eine Alternative zur dominanten burgerlich-theologische
Wissenschaft prasentiert, ins besondere der historisch-kritischen Exegese. In Deutschland gab es
verwandte Gruppen, in Berlin und vor allem in Heidelberg/Dielheim, rundum Bernd Diebner.

Das Attraktive dieser Richtung war wohl, dass es anschloss bei der Kritik aus den sechziger und
siebziger Jahren an den alten intellektuellen Einstellungen. Zudem bot es einige interessante und
inspirierende Verbindungen zwischen Exegese, Dogmatik (Barth, Miskotte) und Praxis, aber auch
zwischen progressiver christlicher Theologie und tiefsinnig moderner jidischer Philosophie und
Philologie (Buber, Rosenzweig). Sicherlich hat nicht zuletzt auch der spezifische Ort
(Mokum/Amsterdam) zum Erfolg beigetragen.



Kennzeichnend fir die Amsterdamer Methode ist die synchrone Analyse der Bibeltexte. Das
geschieht auf Basis einer Spatdatierung der Texte. Obwohl dabei nicht ausgeschlossen wird, dass
manche Texte in ihrer heutigen Gestalt das Resultat einer Entwicklung sind, wird keine Zeit
verschwendet, diese Entwicklung zu rekonstruieren. Statt dessen wird nach Strukturen und
Leitwortern in der Letztgestalt des Textes gesucht, die eine klare (prophetische) Sprache reden und
die auch heute noch Aussagekraft haben als das einzigartige Wort Gottes. Weil man die Leitworte fiir
sehr wichtig halt fur die Exegese, wird sehr viel Wert gelegt auf eine wortliche (idiolecte)
Ubersetzung der Bibel, wie Buber und Rosenzweig das gemacht haben.

Die ,Amsterdamer Schule” hatte einen groRen Einfluss auf viele Pfarrer und Pfarrerinnen in Holland.
Dies ist noch immer merkbar, vor allem unter alteren Pfarrern, die noch zu Flissen von Breukelman
gesessen haben. Die ,Amsterdamer” sind von den anderen Fakultdten nie wirklich akzeptiert
worden. Es hat viele scharfe Debatte gegeben, in denen man Deurloo u.a. vorwarf nicht wirklich
wissenschaftlich vorzugehen. Auf der anderen Seite war aber vor allem Breukelman berichtigt fiir
seine schonungslosen Angriffe gegen alle, die nicht mit ihm mitgingen, vor allem in Sachen
Bibelliibersetzung. Diese Kontroversen haben wohl auch dazu beigetragen, dass die theologische
Fakultat der Universitat von Amsterdam als erste der theologischen Fakultaten in Niederland Opfer
der Sparmalinahmen wegen der nachlassenden Studentenzahlen wurde.

Es gibt auch andere Ursachen dafir, dass es die ,,Amsterdamer Schule” nicht mehr so wie friher gibt.
Es war sicherlich doch eine Schule in dieser Sinne dass es die groRe ,,Meister” gab, vor allem Frans
Breukelman. Seine Einzigartigkeit war zugleich Starke und Schwéache der Schule; die Schwache, weil
so jemand nicht ersetzt werden kann.

Dazu kommt, dass diese Richtung auch eingeholt ist durch neue Entwicklungen. Vieles ist auch
inzwischen akzeptiert. Die Kritik gegen die historisch-kritische Exegese ist heute ganz normal, sowie
auch die literarische, synchrone Lesung eine Alternative ist. Die Spatdatierung vieler Texte des Alten
Testaments wird heutzutage von vielen Wissenschaftler/innen verteidigt. Das Nachzeichnen von
biblisch-theologische Linien ist heute ganz tblich unter akademischen Exegeten wie Brevard Childs
and Walter Brueggemann.

Das Gute der ,,Amsterdamer Schule” war vor allem die Art und Weise der Verbindung
unterschiedlicher Fachgebiete. Sie verband Exegese und Dogmatik und damit auch das Deskriptive,
Normative und Prophetische. Es ist eine sinnvolle Herausforderung, um nachzudenken wie man das
heute wieder erreichen kann. Eine gute Maoglichkeit dazu bietet m.E. die interkulturelle Exegese, die
in Holland einen immer gréReren Platz einnimmt an den theologischen Fakultdten. Bei der
interkulturellen Exegese sucht man das Gesprach tber den Bibeltexten mit Lesern aus anderen
Kulturen, aus der ersten, zweiten und dritten Welt. In solchen Gesprachen wird deutlich, wie viel es
ausmacht in welchem Kontext man den Texten liest. Dabei muss man auch den Gedanken zulassen,
dass unsere eigene, wissenschaftlich verantwortete Leseweise nicht von vorneherein die beste ist.
Was ist denn entscheidend bei der Frage nach der besten Lesweise der Bibeltexte? Ist das nicht auch
ob die Lektiire etwas beitragt mit Blick auf Gerechtigkeit, Liebe, Trost? Dazu waren ja doch die
Bibelworte gemeint?

Das heilt auch dass die ,einfache” Bibelleser/innen seriés genommen werden miissen. Ein gutes
Beispiel dieses Ansatzs ist das groBangelegte internationale Projekt ,Durch die Augen des Anderen”
(geleitet von Hans de Wit, Freie Universitat). Dabei werden Lesegruppen in verschiedenen Landern



geformt. Alle lesen die gleichen Perikopen, geben ihre Kommentare und reagieren sodann auf den
Kommentar einer anderen Gruppe aus einem ganz anderen kulturellen Kontext. Das bietet oft neue
Einsichten, bringt unerwartete Fragen ein und zeigt ganz gut wie beschrankt das eigene Lesen ist. Das
Material ist auch eine Fundgrube fir das Studium der Hermeneutik: Wie kommt man dann eigentlich
zur Feststellung der Botschaft eines Bibeltextes?

Ein zweites Beispiel der ,,neueren biblische Theologie” in Holland ist das Projekt tiber Religion und
Gewalt, in Zusammenarbeit von ,Kerk in Actie” mit der Protestantisch Theologischen Universitat. Es
handelt sich um ein Programm des Weltrat der Kirchen. Der Beitrag von Seiten der PThU betrifft die
Rolle der heiligen Texte. Oft werden sie beniitzt zur Legitimation gewalttatiger Aktionen. Untersucht
wird, wie die heiligen Texte (sowohl in der Bibel als auch im Koran) transformierende Kraft haben,
um die Glaubigen friedvolle Wege zu weisen bei Konflikte. Es wird an Programmen fiir Lehrer/innen
in Pakistan gearbeitet. Mein Beitrag dabei war/ist, zu zeigen wie wertvoll es sein kann um zusammen
Bibeltexte Gber Gewalt zu lesen. Es zeigt, dass zumindest das Problem der Gewalt seri6s genommen
wird und dass es Moglichkeiten gibt, um neue Zugange zu diesem Thema zu finden. Gewalt wird
namlich nicht ver“herr“licht, sondern kritisiert.

Als drittes Beispiel nenne ich meine Kontakte mit Kollegen und Studierenden in Indonesien. Mit
ihnen suche ich nach Wegen zu einer neuen Beurteilung der traditionellen Verehrung der Vorfahren.
Die christlichen Missionare hatten diese Verehrung verboten, aber fiir viele christliche Indonesier ist
es noch immer ein wichtiger Teil ihrer Kultur. Neue Einsichten der Religionswissenschaft zeigen, dass
im Alten Israel der Totenkult mehr akzeptiert war als die biblische Berichte suggerieren. Das bietet
auch Ansatze fiir eine neue Evaluierung des Platzes der Toten im heutigen Indonesischen und
vielleicht auch im westlichen Christentum.

Zum Schluss méchte ich noch auf die Verbindung mit dem Osten (der sog. zweiten Welt) verweisen.
In einem neuen Projekt in Kampen wird zusammen mit einem Untersucher der auch Priester der
Russisch-Orthodoxen Kirche ist und mit einem Promovenden aus Griechenland untersucht, welchen
Platz in der Byzantinischen Tradition die Bibeltexte in der traditionellen Liturgie haben und wie die
Texte auf diese Weise erhalten sind in den alten Manuskripten. Dadurch eréffnet sich eine ganz neue
Welt, von der man im Westen keine Ahnung hat oder die man zu Unrecht geringschatzend
vernachlassigt hat.

Mein Fazit: Eine inspirierende biblische Theologie ist nicht mehr (allein) lokalisiert in Amsterdam, sie
wird vielmehr in weltweiten Kontakten gefunden.



